
Universitas Negeri Surabaya 
Program Studi S1 MKDU

Kode
Dokumen

RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER

MATA KULIAH (MK) KODE Rumpun MK BOBOT (sks) SEMESTER Tgl
Penyusunan

Agama Hindu 1000002025 T=2 P=0 ECTS=3.18 1 30 Januari
2026

OTORISASI Pengembang RPS Koordinator RMK Koordinator Program Studi

TIM MBKM TIM MBKM

Model
Pembelajaran

Project Based Learning

Capaian
Pembelajaran
(CP)

CPL-PRODI yang dibebankan pada MK
CPL-1 Mampu menunjukkan nilai-nilai agama, kebangsaan dan budaya nasional, serta etika akademik dalam melaksanakan tugasnya

CPL-2 Menunjukkan karakter tangguh, kolaboratif, adaptif, inovatif, inklusif, belajar sepanjang hayat, dan berjiwa kewirausahaan

CPL-3 Mengembangkan pemikiran logis, kritis, sistematis, dan kreatif dalam melakukan pekerjaan yang spesifik di bidang keahliannya
serta sesuai dengan standar kompetensi kerja bidang yang bersangkutan

CPL-4 Mengembangkan diri secara berkelanjutan dan berkolaborasi.

Capaian Pembelajaran Mata Kuliah (CPMK)
CPMK - 1 Memahami dan menjelaskan secara sistematis ajaran Hindu yang meliputi Tattwa, Susila, dan Acara sebagai satu kesatuan

kerangka filosofis, etis, dan ritual dalam kehidupan pribadi, akademik, dan kebangsaan.

CPMK - 2 Menunjukkan sikap religius, etis, inklusif, dan bertanggung jawab dalam konteks kehidupan akademik dan sosial-budaya modern
berdasarkan nilai-nilai Susila Hindu, serta menghargai keberagaman dan kesetaraan dalam kehidupan bermasyarakat.

CPMK - 3 Menganalisis secara logis, kritis, dan reflektif keterkaitan antara ajaran Tattwa Hindu dengan dinamika sosial, budaya, dan
perkembangan IPTEK dalam kehidupan kontemporer.

CPMK - 4 Mengaplikasikan nilai-nilai Susila dan Acara Hindu sebagai praksis etika dan spiritualitas dalam membangun karakter tangguh,
kolaboratif, adaptif, serta kesadaran belajar sepanjang hayat.

CPMK - 5 Mengembangkan kesadaran diri dan tanggung jawab sosial sebagai insan akademik melalui refleksi berkelanjutan atas nilai-nilai
agama Hindu dalam kehidupan personal, sosial, dan profesional.

Matrik CPL - CPMK

 
CPMK CPL-1 CPL-2 CPL-3 CPL-4

CPMK-1 ✔    

CPMK-2  ✔   

CPMK-3   ✔  

CPMK-4  ✔   

CPMK-5    ✔

Matrik CPMK pada Kemampuan akhir tiap tahapan belajar (Sub-CPMK)

 
CPMK Minggu Ke

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 15 16

CPMK-1 ✔ ✔
CPMK-2 ✔
CPMK-3 ✔ ✔ ✔ ✔ ✔
CPMK-4 ✔ ✔ ✔ ✔ ✔
CPMK-5 ✔ ✔ ✔

Deskripsi
Singkat MK

Mata kuliah ini mengkaji ajaran Hindu secara sistematis dan reflektif melalui tiga pilar utama, yaitu Tattwa (filsafat), Susila (etika), dan Acara (ritual)
sebagai kerangka epistemologis dan praksis dalam pembentukan karakter, etika akademik, dan sikap kebangsaan. Tattwa diposisikan sebagai
landasan pemahaman mengenai realitas ketuhanan, kemanusiaan, kosmologi, hukum karma, dan tujuan hidup, yang selanjutnya dielaborasi
melalui Susila dan Acara sebagai manifestasi nilai dalam kehidupan sosial, budaya, dan konteks modern. Melalui pendekatan kontekstual dan
kritis-reflektif, mahasiswa diarahkan untuk mengintegrasikan spiritualitas Hindu dengan dinamika masyarakat dan perkembangan IPTEK, sehingga
tumbuh kesadaran etis, sikap inklusif, dan tanggung jawab sosial sebagai insan pembelajar sepanjang hayat. Mata kuliah ini berkontribusi pada
pencapaian SDGs nomor 4 (pendidikan berkualitas), 5 (kesetaraan gender), dan 8 (pembangunan manusia dan kehidupan kerja yang
bermartabat).

Pustaka Utama :



1. Bhaktivedanta, A. C. B. S. Prabhupada. (1983). Bhagavad‑gita as it is. Mumbai, India: Bhaktivedanta Book Trust.
2. Gede Pudja. (2005). Manawa Dharmasastra. Surabaya, Indonesia: Paramita.
3. Indonesia. Kementerian Riset, Teknologi, dan Pendidikan Tinggi. (2016). Pendidikan Agama Hindu untuk Perguruan Tinggi. Jakarta,

Indonesia: Direktorat Jenderal Pembelajaran dan Kemahasiswaan.
4. Klostermaier, K. K. (2010). A survey of Hinduism (3rd ed.). New York, NY: SUNY Press.
5. Radhakrishnan, S., & Moore, C. A. (Eds.). (1957). A sourcebook in Indian philosophy. Princeton, NJ: Princeton University Press.
6. Sudiarta, I. N. (2021). Ritual dan simbolisme dalam upacara Hindu di Nusantara. Denpasar, Indonesia: Udayana Press.
7. Susanta, A. (2010). Etika Hindu dalam konteks kekinian. Denpasar, Indonesia: Widya Dharma.
8. Titib, I. M. (1996). Veda dan Upanishad: Suatu tinjauan. Surabaya, Indonesia: Paramita.
9. Penumala, P. K., & Sharma, A. (Eds.). (2026). The Bloomsbury handbook of Hindu ethics. London, UK: Bloomsbury Publishing.
10.Prabhupada, A. C. B. S. (1983). Bhagavad-gita As It Is. Los Angeles: Bhaktivedanta Book Trust.
11.Sudarsana, I. B. P. (2004). Acara Agama Hindu (Edisi ke-2). Yogyakarta, Indonesia: Yayasan Dharma Acarya, Percetakan Mandara

Sastra.
12.Donder, I Ketut. (2015). Kesadaran dan Spiritual Hindu. Surabaya: Paramita.

Pendukung :

1. Sura, I Wayan. (2012). Agama Hindu dan Multikulturalisme. Denpasar: Pustaka Bali Post.
2. Suhardana, I Ketut. (2016). Teologi Ekologis dalam Agama Hindu. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
3. Sudharta, I Gusti Putu. (2004). Catur Purusartha: Filsafat Hidup Hindu. Denpasar: Yayasan Dharma Acarya.
4. Karma Yoga Dwijendra Foundation. (2019). Hindu Aktual: Kumpulan Gagasan Spiritualitas Modern. Denpasar: Dharma Duta.
5. Putra, I Made Dana. (2020). Agama Hindu dalam Bingkai Pendidikan Karakter. Denpasar: Widya Dharma.
6. Kementerian Agama RI. (2018). Pedoman Penguatan Moderasi Beragama. Jakarta: Balitbang dan Diklat Kemenag RI.
7. Sedyawati, Edi. (2006). Religi dan Budaya Nusantara. Jakarta: Obor.
8. Andi, I. M. B. (2018). Internalisasi pendidikan karakter Hindu melalui pembelajaran Bhagavad Gita digital di Pasraman Gopisvara

Buleleng. Satya Widya: Jurnal Studi Agama, 1(2), 183–190.
9. Sanjaya, P., & Juliana, W. (2023). Internalisasi ajaran Agama Hindu dalam pendidikan karakter di SMPN 7 Singaraja. Cetta: Jurnal Ilmu

Pendidikan, 6(4), 804–816. https://doi.org/10.37329/cetta.v6i4.2758
10.Rahardjo, Mudjia. Etika dan Pendidikan. Malang: UIN Maliki Press.

Dosen
Pengampu

Mg Ke-
Kemampuan akhir
tiap tahapan belajar
(Sub-CPMK)

Penilaian
Bantuk Pembelajaran,
Metode Pembelajaran,

Penugasan Mahasiswa,
 [ Estimasi Waktu]

Materi
Pembelajaran

[ Pustaka ]

Bobot
Penilaian

(%)
Indikator Kriteria & Bentuk Luring (offline) Daring (online)

(1) (2) (3) (4) (5) (6) (7) (8)

1
Minggu ke 1

1.1. Mahasiswa
mampu
menguraikan
konsep Tattwa,
Susila, dan Acara
secara jelas dan
sistematis.

2.2. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
keterkaitan antara
filosofi (Tattwa),
etika (Susila), dan
ritual (Acara)
dalam praktik
kehidupan pribadi.

3.3. Mahasiswa
mampu
menafsirkan
relevansi ajaran
Hindu dalam
konteks akademik
dan kebangsaan.

4.4. Mahasiswa
dapat memberikan
contoh nyata
penerapan ajaran
Hindu dalam
kehidupan sehari-
hari, pendidikan,
dan sosial
budaya.

5.5. Mahasiswa
menunjukkan
pemahaman awal
tentang
bagaimana ajaran
Hindu membentuk
karakter, etika
akademik, dan
sikap
kebangsaan.

1.1. Pengetahuan
(Knowledge):
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep Tattwa,
Susila, dan Acara
secara
sistematis.
Mahasiswa dapat
menguraikan
hubungan
filosofis, etis, dan
ritual dalam
ajaran Hindu.

2.2. Sikap
(Attitude):
Mahasiswa
menunjukkan
kesadaran awal
tentang nilai etika
dan filosofi
Hindu.
Mahasiswa
menampilkan
sikap terbuka dan
reflektif terhadap
pembahasan
ajaran Hindu.

3.3. Keterampilan
(Skill):
Mahasiswa
mampu
memberikan
contoh
penerapan
Tattwa, Susila,
dan Acara dalam
kehidupan
pribadi dan
sosial.
Mahasiswa
mampu
mengaitkan
ajaran Hindu
dengan konteks
akademik dan
kebangsaan
melalui diskusi.

Kriteria:
1.1. Pengetahuan:

Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep Tattwa,
Susila, dan Acara
dengan runtut dan
benar. Mahasiswa
dapat
menguraikan
keterkaitan filosofi,
etika, dan ritual
dalam kehidupan
sehari-hari,
akademik, dan
kebangsaan.

2.2. Sikap:
Mahasiswa
menunjukkan
kesadaran awal
tentang nilai etika
dan filosofi Hindu.
Mahasiswa
menampilkan
sikap reflektif dan
terbuka dalam
diskusi kelas.

3.3. Keterampilan:
Mahasiswa
mampu
memberikan
contoh penerapan
ajaran Hindu
dalam praktik
kehidupan nyata.
Mahasiswa
mampu
mengaitkan ajaran
Hindu dengan
konteks akademik
dan kebangsaan
secara logis dalam
diskusi.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Penilaian Portofolio

Penjelasan dosen
mengenai posisi
dan fungsi
Pendidikan Agama
Hindu di
perguruan tinggi
Pengantar
konseptual struktur
ajaran Hindu:
Tattwa, Susila,
dan Acara
Diskusi kelas
tentang peran
agama dalam
kehidupan
akademik dan
kebangsaan
Refleksi awal
mahasiswa
mengenai
pemahaman
keagamaan
masing-masing
2 X 50

Materi: Tujuan
dan urgensi
Pendidikan
Agama Hindu di
perguruan tinggi
Pustaka:
Kementerian
Agama RI.
(2020). Modul
Pendidikan
Agama Hindu
Perguruan
Tinggi.

Materi: Struktur
ajaran Agama
Hindu: Tattwa,
Susila, Acara
Pustaka: Titib, I
Made. (1996).
Veda dan
Upanishad:
Suatu Tinjauan.
Surabaya:
Paramita.

2%



2
Minggu ke 2

1.1. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep Siwa
sebagai Realitas
Tertinggi dan
hubungannya
dengan Tattwa
Hindu.

2.2. Mahasiswa
dapat
menganalisis
dimensi ontologis
Tattwa dalam
konteks
kehidupan pribadi
dan sosial
modern.

3.3. Mahasiswa
mampu
menafsirkan
keterkaitan Tattwa
(Siwa) dengan
nilai Susila dan
Acara dalam
praktik kehidupan.

4.4. Mahasiswa
menyusun refleksi
tertulis tentang
pemahaman
ontologis tentang
Siwa dan
relevansinya
dalam konteks
akademik, sosial,
dan budaya.

5.5. Mahasiswa
menunjukkan
kemampuan
berpikir kritis,
reflektif, dan
rasional dalam
diskusi daring
tentang realitas
tertinggi dan
implikasinya.

1.1. Pengetahuan
(Knowledge):
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep Siwa
sebagai Realitas
Tertinggi secara
runtut dan
sistematis.
Mahasiswa
mampu
mengaitkan
Tattwa dengan
nilai Susila dan
Acara dalam
kehidupan
kontemporer.

2.2. Sikap
(Attitude):
Mahasiswa
menunjukkan
sikap reflektif,
terbuka, dan
toleran selama
diskusi daring.
Mahasiswa
menghargai
keberagaman
interpretasi
dalam perspektif
ontologis Hindu.

3.3. Keterampilan
(Skill):
Mahasiswa
mampu
menganalisis
teks dan kasus
nyata terkait
ontologi Siwa dan
Tattwa.
Mahasiswa
menyusun
refleksi kritis
tentang relevansi
Tattwa dalam
kehidupan
pribadi, sosial,
dan akademik.

Kriteria:
1.1. Pengetahuan:

Mahasiswa
menjelaskan
konsep Siwa dan
Tattwa secara
benar dan runtut.
Mahasiswa
mampu
mengaitkan
Tattwa dengan
Susila, Acara, dan
dinamika sosial-
budaya modern.

2.2. Sikap:
Mahasiswa
menunjukkan
kesadaran
reflektif, inklusif,
dan religius dalam
diskusi daring.
Mahasiswa
menghargai
pandangan
berbeda dan
mampu berdiskusi
kritis.

3.3. Keterampilan:
Mahasiswa
menyusun refleksi
tertulis yang kritis
dan logis.
Mahasiswa
mampu
menganalisis
kasus atau teks
ontologis dan
mengaitkannya
dengan kehidupan
nyata.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Penilaian Portofolio

1. Penjelasan dosen
melalui video/slide
interaktif mengenai
konsep Siwa sebagai
realitas ontologis
tertinggi dalam ajaran
Hindu (Brahman–Siwa,
Saguna–Nirguna,
aspek kosmologis).
2. Studi teks terarah
(kutipan sloka terpilih
dari
Veda/Upanishad/Śaiva
tattwa) untuk
mengidentifikasi makna
ontologis keberadaan.
3. Diskusi daring
terstruktur (case study)
tentang relevansi
konsep Siwa terhadap
pemahaman manusia,
alam, dan tanggung
jawab etis di era
modern.
4.Refleksi individu
tertulis mengenai
implikasi pemahaman
ontologis Siwa
terhadap sikap
akademik, kesadaran
diri, dan kehidupan
sosial.
2 X 50

Materi: Konsep
ontologis Siwa
sebagai Realitas
Tertinggi dan
dasar Tattwa
Hindu.
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Dimensi
filosofis Tattwa
dan
keterkaitannya
dengan Susila
dan Acara dalam
konteks sosial
modern.
Pustaka:
Klostermaier, K.
K. (2010). A
survey of
Hinduism (3rd
ed.). New York,
NY: SUNY
Press.

Materi: Analisis
reflektif dan kritis
perjalanan
pemahaman
Tattwa, Siwa,
dan implikasinya
bagi kehidupan
akademik dan
sosial.
Pustaka:
Penumala, P. K.,
& Sharma, A.
(Eds.). (2026).
The Bloomsbury
handbook of
Hindu ethics.
London, UK:
Bloomsbury
Publishing.

2%



3
Minggu ke 3

1.1. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep Dharma
dan Karma dalam
ajaran Krisna
secara sistematis.

2.2. Mahasiswa
dapat
menganalisis
kasus kehidupan
sosial modern
menggunakan
prinsip Dharma-
Karma.

3.3. Mahasiswa
menyusun refleksi
tertulis tentang
tanggung jawab
pribadi dan sosial
berdasarkan
Dharma-Karma.

4.4. Mahasiswa
menunjukkan
kesadaran etis
dan tanggung
jawab sosial
dalam kegiatan
daring berbasis
studi kasus.

5.5. Mahasiswa
mampu
mengaitkan
Dharma-Karma
dengan dinamika
sosial, budaya,
dan
perkembangan
IPTEK
kontemporer.

1.1. Pengetahuan
(Knowledge):
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
prinsip Dharma
dan Karma serta
keterkaitannya
dengan
kehidupan dunia.
Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
dilema etika dan
pilihan tindakan
dalam kasus
sosial modern.

2.2. Sikap
(Attitude):
Mahasiswa
menunjukkan
sikap etis dan
bertanggung
jawab dalam
diskusi daring.
Mahasiswa
menghargai
keberagaman
dan menghormati
pandangan
berbeda dalam
analisis kasus.

3.3. Keterampilan
(Skill):
Mahasiswa
mampu
menganalisis
studi kasus
berbasis teks dan
kehidupan sosial
menggunakan
prinsip Dharma-
Karma.
Mahasiswa
menyusun
refleksi tertulis
yang kritis, logis,
dan relevan
dengan
kehidupan
kontemporer.

Kriteria:
1.1. Pengetahuan:

Mahasiswa
mampu
menjelaskan
prinsip Dharma
dan Karma
dengan runtut dan
akurat. Mahasiswa
dapat mengaitkan
prinsip Dharma-
Karma dengan
kasus sosial
nyata.

2.2. Sikap:
Mahasiswa
menunjukkan
sikap etis,
bertanggung
jawab, dan reflektif
selama diskusi
daring. Mahasiswa
menghargai
keberagaman
pandangan dan
berperilaku
inklusif.

3.3. Keterampilan:
Mahasiswa
mampu
menganalisis
kasus dan
menyusun refleksi
kritis terkait
penerapan
Dharma-Karma.
Mahasiswa
menunjukkan
tanggung jawab
sosial melalui
proyek mini daring
berbasis studi
kasus.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif

1. Ceramah
Interaktif (15–20
menit): Dosen
menjelaskan
prinsip Dharma &
Karma dengan
contoh kasus etika
Hindu, termasuk
perspektif gender
dan lingkungan.
2. Diskusi
Kelompok Kecil
(40 menit):
Mahasiswa
menganalisis
kasus nyata terkait
etika dalam
pendidikan,
kehidupan sosial,
kesetaraan
gender, dan
keberlanjutan
lingkungan. Setiap
kelompok
menyusun
rekomendasi
tindakan berbasis
Dharma-Karma.
3. Refleksi Kelas
(20 menit):
Mahasiswa
menyampaikan
pandangan pribadi
tentang penerapan
Susila, Dharma,
dan Karma dalam
kehidupan sehari-
hari yang etis,
inklusif, dan ramah
lingkungan.
2 X 50

Materi: Konsep
Dharma dan
Karma menurut
Krisna dalam
ajaran Hindu.
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi:
Penerapan
prinsip Dharma-
Karma dalam
kehidupan sosial,
akademik, dan
budaya modern.
Pustaka:
Klostermaier, K.
K. (2010). A
survey of
Hinduism (3rd
ed.). New York,
NY: SUNY
Press.

Materi: Analisis
reflektif kasus
kehidupan nyata
dan tanggung
jawab sosial
berbasis
Dharma-Karma.
Pustaka:
Penumala, P. K.,
& Sharma, A.
(Eds.). (2026).
The Bloomsbury
handbook of
Hindu ethics.
London, UK:
Bloomsbury
Publishing.

3%



4
Minggu ke 4

1.1. Mahasiswa
mampu
menganalisis
prinsip Buddha
sebagai Jalan
Pelepasan
(Dukkha,
Ketidakkekalan,
Pembebasan) dan
keterkaitannya
dengan nilai
Susila Hindu.

2.2. Mahasiswa
mampu menilai
relevansi ajaran
pelepasan hidup
dalam konteks
sosial, akademik,
dan kehidupan
modern.

3.3. Mahasiswa
menyusun refleksi
tertulis tentang
perjalanan
pelepasan hidup
pribadi,
mengintegrasikan
nilai Susila dan
prinsip Tattwa
Hindu.

4.4. Mahasiswa
menunjukkan
kesadaran diri dan
tanggung jawab
sosial melalui
praktik atau
proyek mini daring
berbasis refleksi
filosofis.

1.1. Pengetahuan
(Knowledge):
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
prinsip Buddha
sebagai Jalan
Pelepasan
(Dukkha,
Ketidakkekalan,
Pembebasan)
dan
hubungannya
dengan Susila
Hindu.
Mahasiswa
mampu
mengaitkan
ajaran pelepasan
hidup dengan
konteks
akademik, sosial,
dan budaya
modern.

2.2. Sikap
(Attitude):
Mahasiswa
menunjukkan
sikap reflektif dan
religius terhadap
ajaran Buddha-
Hindu.
Mahasiswa
menghargai
keberagaman
dan menerapkan
nilai inklusif
dalam diskusi
daring.

3.3. Keterampilan
(Skill):
Mahasiswa
mampu
menyusun
refleksi tertulis
atau proyek mini
daring yang
menganalisis
perjalanan
pelepasan hidup.
Mahasiswa
menunjukkan
kemampuan
berpikir kritis,
kreatif, dan
bertanggung
jawab dalam
proyek daring.

Kriteria:
1.1. Pengetahuan:

Mahasiswa
menjelaskan
prinsip Buddha-
Hindu tentang
pelepasan hidup
dengan runtut dan
akurat. Mahasiswa
mampu
mengaitkan
konsep pelepasan
dengan nilai Susila
dalam kehidupan
modern.

2.2. Sikap:
Mahasiswa
menunjukkan
sikap reflektif,
religius, dan
inklusif selama
diskusi daring.
Mahasiswa
menghargai
perbedaan
pandangan dan
keberagaman
dalam kelompok.

3.3. Keterampilan:
Mahasiswa
mampu
menganalisis dan
menyusun refleksi
tertulis tentang
perjalanan
pelepasan hidup.
Mahasiswa
menunjukkan
kemampuan
berpikir kritis,
kreatif, dan
bertanggung
jawab dalam
proyek mini daring.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Penilaian Portofolio

1. Pendahuluan (10
menit): Dosen
menjelaskan prinsip
Buddha sebagai Jalan
Pelepasan; mahasiswa
menulis refleksi singkat
tentang pengalaman
Dukkha.
2. Studi Kasus &
Diskusi (50 menit):
Analisis dilema sosial
modern berbasis
prinsip Dukkha,
Ketidakkekalan, dan
Pembebasan; diskusi
kelompok daring.
3. Proyek Mini /
Refleksi (30 menit):
Mahasiswa menyusun
refleksi tertulis tentang
perjalanan pelepasan
hidup,
mengintegrasikan
Tattwa dan Susila.
4. Penutup (10 menit):
Dosen menyimpulkan,
memberi umpan balik
reflektif, menekankan
tanggung jawab sosial.
2 X 50

Materi: Tattwa
dan prinsip dasar
jalan pelepasan
hidup (Dukkha,
Ketidakkekalan,
Pembebasan).
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Integrasi
nilai Susila
dengan prinsip
pelepasan hidup
dalam konteks
kehidupan
modern.
Pustaka:
Susanta, A.
(2010). Etika
Hindu dalam
konteks kekinian.
Denpasar,
Indonesia: Widya
Dharma.

Materi: Analisis
reflektif
perjalanan
pelepasan hidup
dan praktik
tanggung jawab
sosial.
Pustaka:
Penumala, P. K.,
& Sharma, A.
(Eds.). (2026).
The Bloomsbury
handbook of
Hindu ethics.
London, UK:
Bloomsbury
Publishing.

3%



5
Minggu ke 5

1.1. Mahasiswa
mampu
menjelaskan Siwa
sebagai dasar
ontologis, Krisna
sebagai
penerapan
Dharma-Karma,
dan Buddha
sebagai jalan
pelepasan hidup
secara integratif.

2.2. Mahasiswa
dapat mengaitkan
ketiga wujud
Tattwa dengan
struktur kesadaran
pribadi, akademik,
dan sosial-
budaya.

3.3. Mahasiswa
mampu
melakukan
analisis reflektif
terhadap dinamika
kehidupan sehari-
hari berdasarkan
integrasi prinsip
Tattwa.

4.4. Mahasiswa
menyusun refleksi
tertulis yang
menunjukkan
pemahaman logis
dan kritis tentang
hubungan antara
Siwa, Krisna, dan
Buddha dalam
konteks
kontemporer.

5.5. Mahasiswa
mampu
menghubungkan
analisis Tattwa
dengan CPMK-3,
yaitu reflektif
terhadap
perubahan sosial,
budaya, dan
IPTEK.

1.1. Pengetahuan
(Knowledge):
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep Siwa
sebagai dasar
ontologis, Krisna
sebagai
penerapan
Dharma-Karma,
dan Buddha
sebagai jalan
pelepasan.
Mahasiswa
mampu
mengintegrasikan
ketiga wujud
Tattwa dalam
pemahaman
kesadaran
pribadi,
akademik, dan
sosial-budaya.

2.2. Sikap
(Attitude):
Mahasiswa
menunjukkan
sikap reflektif,
kritis, dan terbuka
saat
mendiskusikan
integrasi Tattwa.
Mahasiswa
menghargai
pandangan
berbeda dalam
diskusi integratif.

3.3. Keterampilan
(Skill):
Mahasiswa
mampu
melakukan
analisis reflektif
terhadap alur
kesadaran
berdasarkan
prinsip Siwa–
Krisna–Buddha.
Mahasiswa
menyusun
refleksi tertulis
yang logis dan
kritis tentang
penerapan
Tattwa dalam
kehidupan
kontemporer.

Kriteria:
Mahasiswa dinilai
mampu menjelaskan
secara runtut dan
integratif konsep Siwa
sebagai dasar
ontologis, Krisna
sebagai praksis
Dharma-Karma, dan
Buddha sebagai jalan
pelepasan hidup.
Mahasiswa
menunjukkan
kemampuan analisis
reflektif dan kritis
dalam mengaitkan
ketiga konsep
tersebut sebagai alur
kesadaran dalam
kehidupan pribadi,
akademik, dan sosial-
budaya kontemporer.
Refleksi tertulis
memperlihatkan
logika berpikir yang
koheren, kedalaman
pemahaman filosofis,
serta sikap terbuka
terhadap
kompleksitas realitas
kehidupan modern.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif

1. Pengantar
Konseptual oleh
Dosen: Dosen
menyampaikan
pemetaan
integratif Siwa–
Krisna–Buddha
sebagai alur
kesadaran:
ontologis (Siwa),
praksis kehidupan
dunia
(Krisna/Dharma–
Karma), dan
pelepasan hidup
(Buddha), disertai
ilustrasi filosofis
dan konteks
kehidupan
modern.
2. Diskusi Kelas
Terbimbing:
Mahasiswa
berdiskusi secara
klasikal untuk
mengaitkan ketiga
konsep Tattwa
tersebut dengan
pengalaman hidup,
dinamika
akademik, dan
realitas sosial-
budaya
kontemporer,
dengan
penekanan pada
kesinambungan
kesadaran, bukan
dikotomi ajaran.
3. Refleksi Tertulis
Terstruktur:
Mahasiswa
menuliskan
refleksi singkat
tentang posisi
dirinya dalam alur
kesadaran Siwa–
Krisna–Buddha
serta implikasinya
terhadap sikap
hidup, cara
berpikir, dan
tanggung jawab
sebagai insan
akademik.
2 X 50

Materi: Siwa
sebagai realitas
ontologis
tertinggi
(Brahman,
Nirguna–
Saguna) sebagai
dasar kesadaran.
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Krisna
sebagai praksis
Dharma dan
Karma dalam
kehidupan
duniawi dan
tanggung jawab
sosial.
Pustaka:
Prabhupada, A.
C. B. S. (1983).
Bhagavad-gita
As It Is. Los
Angeles:
Bhaktivedanta
Book Trust.

Materi: Buddha
sebagai jalan
pelepasan:
dukkha,
ketidakkekalan,
dan
pembebasan
kesadaran.
Pustaka:
Radhakrishnan,
S., & Moore, C.
A. (Eds.). (1957).
A sourcebook in
Indian
philosophy.
Princeton, NJ:
Princeton
University Press.

3%



6
Minggu ke 6

1.1. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
prinsip Susila
sebagai
epistemologi nilai
dalam konteks
pendidikan
berkualitas (SDG
4).

2.2. Mahasiswa
dapat
mengidentifikasi
kasus bullying,
pelecehan, dan
pelecehan
seksual di
lingkungan
akademik atau
pendidikan, serta
menganalisisnya
secara etis.

3.3. Mahasiswa
mampu
menerapkan
prinsip Susila
Hindu untuk
menilai dan
memberikan
solusi terhadap
dilema etika
dalam pendidikan
dan akademik.

4.4. Mahasiswa
menyusun refleksi
tertulis tentang
tanggung jawab
diri dan etika
sosial dalam
mencegah
perilaku bullying
dan pelecehan.

5.5. Mahasiswa
mampu
mengaitkan
analisis kasus
dengan CPMK-3,
yaitu reflektif
terhadap dinamika
sosial, budaya,
dan
perkembangan
IPTEK dalam
kehidupan
kontemporer.

1.1. Pengetahuan
(Knowledge):
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep Susila
sebagai
epistemologi nilai
dalam pendidikan
berkualitas (SDG
4). Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
bentuk-bentuk
bullying,
pelecehan, dan
pelecehan
seksual di
lingkungan
pendidikan.
Mahasiswa
mampu
mengaitkan
kasus nyata
dengan prinsip
etika Hindu.

2.2. Sikap
(Attitude):
Mahasiswa
menunjukkan
sikap etis,
inklusif, dan
reflektif selama
diskusi daring
atau luring.
Mahasiswa
menghargai
keberagaman
pandangan dan
memahami
pentingnya
kesetaraan
gender serta
perlindungan
individu.

3.3. Keterampilan
(Skill):
Mahasiswa
mampu
menganalisis
studi kasus
secara kritis,
logis, dan
berbasis prinsip
Susila.
Mahasiswa
menyusun
rekomendasi
solusi etis
terhadap kasus
bullying dan
pelecehan dalam
konteks
pendidikan.
Mahasiswa
menyusun
refleksi tertulis
yang mengaitkan
nilai Susila
dengan praktik
kehidupan nyata.

Kriteria:
1.1. Pengetahuan:

Mahasiswa
mampu
menjelaskan
prinsip Susila
sebagai
epistemologi nilai
dengan tepat dan
runtut. Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
bentuk-bentuk
bullying dan
pelecehan, serta
menjelaskan
dampaknya
terhadap
pendidikan dan
masyarakat.

2.2. Sikap:
Mahasiswa
menunjukkan
sikap etis, inklusif,
dan reflektif
selama diskusi
atau studi kasus
daring/luring.
Mahasiswa
menghargai
perbedaan
pandangan dan
menunjukkan
kesadaran akan
kesetaraan gender
serta perlindungan
individu.

3.3. Keterampilan:
Mahasiswa
mampu
menganalisis
kasus bullying dan
pelecehan dengan
pendekatan etika
Hindu secara kritis
dan logis.
Mahasiswa
mampu
merancang solusi
atau rekomendasi
tindakan yang
sesuai dengan
prinsip Susila.
Mahasiswa
mampu menyusun
refleksi tertulis
yang menunjukkan
pemahaman dan
tanggung jawab
sosial.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Tes

1. Pendahuluan (10
menit): Dosen
membuka sesi dengan
penjelasan singkat
mengenai Susila
sebagai epistemologi
nilai dan kaitannya
dengan etika
akademik; Mahasiswa
menuliskan
pengalaman awal atau
persepsi pribadi terkait
bullying, pelecehan,
dan tantangan etika di
lingkungan pendidikan.
2. Studi Kasus dan
Diskusi Interaktif (50
menit): Mahasiswa
dibagi ke breakout
room untuk
menganalisis kasus
nyata bullying,
pelecehan, dan
pelecehan seksual;
Setiap kelompok
membuat analisis etis
berbasis prinsip Susila
dan menyusun
rekomendasi tindakan;
Diskusi dipandu dosen
agar tetap fokus pada
nilai inklusif,
kesetaraan gender,
dan tanggung jawab
sosial.
3. Proyek Mini /
Refleksi Individu (30
menit): Mahasiswa
menyusun refleksi
tertulis tentang
tanggung jawab diri
dan penerapan Susila
dalam kehidupan
akademik dan sosial;
Tugas ini dikumpulkan
sebagai bagian dari
portofolio Project-
Based Learning.
4. Penutup (10 menit):
Dosen menyimpulkan
hasil diskusi daring;
Mahasiswa menerima
umpan balik reflektif
dan arahan untuk
memperdalam
kesadaran etis dan
sosial.
2 X 50

Materi: Susila
sebagai
epistemologi nilai
dan
penerapannya
dalam
pendidikan
berkualitas (SDG
4).
Pustaka:
Susanta, A.
(2010). Etika
Hindu dalam
konteks kekinian.
Denpasar,
Indonesia: Widya
Dharma.

Materi: Analisis
kasus bullying,
pelecehan, dan
pelecehan
seksual dalam
konteks etika
akademik
berdasarkan nilai
Susila.
Pustaka:
Penumala, P. K.,
& Sharma, A.
(Eds.). (2026).
The Bloomsbury
handbook of
Hindu ethics.
London, UK:
Bloomsbury
Publishing.

Materi: Refleksi
praktis
mahasiswa
tentang
tanggung jawab
sosial dan
penerapan
Susila dalam
kehidupan
akademik dan
sosial.
Pustaka: Putra, I
Made Dana.
(2020). Agama
Hindu dalam
Bingkai
Pendidikan
Karakter.
Denpasar: Widya
Dharma.

3%



7
Minggu ke 7

1.1. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
prinsip Susila
Hindu sebagai
landasan etika
dalam merespons
isu sosial
kontemporer,
khususnya
kesetaraan
gender dan
tanggung jawab
terhadap
kehidupan di
bumi.

2.2. Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
dan menganalisis
kasus nyata
terkait
ketidakadilan
gender,
diskriminasi, dan
krisis etika
terhadap
kehidupan
(manusia dan
alam) dalam
konteks sosial-
budaya modern.

3.3. Mahasiswa
mampu
mengaitkan nilai-
nilai Susila Hindu
dengan sikap
inklusif, toleran,
dan bertanggung
jawab dalam
kehidupan sosial
dan akademik.

4.4. Mahasiswa
mampu
merumuskan
sikap etis dan
solusi reflektif
berbasis ajaran
Hindu dalam
merespons
persoalan gender
dan keberlanjutan
kehidupan di
bumi.

5.5. Mahasiswa
menunjukkan
komitmen sikap
terhadap
penguatan
karakter
kolaboratif,
empatik, dan
berkesadaran
sosial sebagai
implementasi
CPMK-4.

1.1. Pengetahuan:
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
prinsip Susila
Hindu dalam
kaitannya
dengan isu
kesetaraan
gender dan
tanggung jawab
terhadap
kehidupan di
bumi. Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
nilai-nilai etika
Hindu yang
relevan dalam
kasus sosial
kontemporer.

2.2. Sikap:
Mahasiswa
menunjukkan
sikap inklusif,
toleran, dan
empatik dalam
diskusi daring.
Mahasiswa
menunjukkan
kesadaran akan
pentingnya
kesetaraan
gender dan
keberlanjutan
kehidupan
sebagai
tanggung jawab
sosial.

3.3. Keterampilan:
Mahasiswa
mampu
menganalisis
kasus sosial
secara logis dan
reflektif berbasis
nilai Susila.
Mahasiswa
mampu
merumuskan
sikap etis atau
solusi reflektif
terhadap
permasalahan
gender dan
kehidupan di
bumi.

Kriteria:
Mahasiswa dinilai
mampu menunjukkan
pemahaman yang
tepat dan kontekstual
mengenai prinsip
Susila Hindu dalam
merespons isu
kesetaraan gender
dan kehidupan di
bumi. Mahasiswa
memperlihatkan sikap
inklusif, empatik, dan
bertanggung jawab
selama diskusi daring,
serta menghargai
keberagaman
pandangan. Analisis
kasus disajikan
secara logis dan
reflektif, dengan
kemampuan
mengaitkan nilai-nilai
etika Hindu terhadap
persoalan sosial
kontemporer.
Mahasiswa juga
mampu merumuskan
sikap etis atau solusi
reflektif yang relevan
dengan kehidupan
akademik dan sosial
sebagai implementasi
karakter kolaboratif
dan berkesadaran
sosial.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Penilaian Portofolio

1. Pengantar
Konseptual (10 menit):
Dosen menyampaikan
pengantar singkat
mengenai Susila Hindu
dalam merespons isu
sosial kontemporer,
dengan penekanan
pada kesetaraan
gender (SDG 5) dan
tanggung jawab etis
terhadap kehidupan di
bumi (SDG 8).
2. Analisis Kasus
Terbimbing (40 menit):
Mahasiswa dibagi ke
dalam kelompok daring
(breakout room) untuk
menganalisis kasus
nyata terkait
ketidakadilan gender,
diskriminasi, atau krisis
etika terhadap
kehidupan manusia
dan lingkungan.
Analisis diarahkan
pada identifikasi nilai
Susila yang dilanggar
dan implikasi sosialnya.
3. Diskusi Kelas
Interaktif (30 menit):
Setiap kelompok
mempresentasikan
hasil analisis singkat.
Diskusi kelas difasilitasi
dosen untuk
mengaitkan kasus
dengan nilai
inklusivitas, tanggung
jawab sosial, dan
keberlanjutan
kehidupan dalam
perspektif Hindu.
5. Refleksi Individu
Singkat (10 menit):
Mahasiswa menuliskan
refleksi singkat
mengenai sikap etis
yang seharusnya
dikembangkan sebagai
insan akademik dalam
menghadapi isu gender
dan kehidupan di bumi.
2 X 50

Materi: Susila
Hindu sebagai
landasan etika
dalam
merespons isu
kesetaraan
gender dan
keadilan sosial.
Pustaka:
Susanta, A.
(2010). Etika
Hindu dalam
konteks kekinian.
Denpasar,
Indonesia: Widya
Dharma.

Materi: Sikap
inklusif, toleransi,
dan
penghargaan
terhadap
keberagaman
gender dan
budaya dalam
perspektif Hindu.
Pustaka: Sura, I
Wayan. (2012).
Agama Hindu
dan
Multikulturalisme.
Denpasar:
Pustaka Bali
Post.

Materi:
Tanggung jawab
etis manusia
terhadap
kehidupan di
bumi dan
keberlanjutan
lingkungan
berdasarkan nilai
Susila Hindu.
Pustaka:
Suhardana, I
Ketut. (2016).
Teologi Ekologis
dalam Agama
Hindu.
Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

3%



8
Minggu ke 8

1.1. Sub-CPMK 1
Mahasiswa
mampu
memahami dan
menjelaskan
konsep,
terminologi, dan
landasan teoritis
yang menjadi
dasar mata kuliah.

2.2. Sub-CPMK 2
Mahasiswa
mampu
menganalisis
permasalahan,
fenomena, atau
objek kajian
sesuai konteks
keilmuan mata
kuliah.

3.3. Sub-CPMK 3
Mahasiswa
mampu
mengaitkan
konsep teoritis
dengan praktik,
contoh kasus,
atau realitas
lapangan secara
logis dan
sistematis.

1.1. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
konsep utama
dengan istilah
yang tepat.

2.2. Mahasiswa
mampu
menguraikan
hubungan antar
konsep secara
runtut.

3.3. Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
masalah dan
memberikan
analisis logis.

4.4. Mahasiswa
mampu
mengaitkan teori
dengan contoh
konkret atau
praktik awal.

Kriteria:
Pemahaman
konsep=30%; Analisis
dan
argumentasi=40%;
Aplikasi / relevansi
konteks=20%;
Sistematika dan
ketepatan
bahasa=10%;
Total=100%

Bentuk Penilaian : 
Tes

Ujian Tengah
Semester dilaksanakan
secara daring melalui
Google Form dalam
bentuk tes esai analitis
dan reflektif.
Mahasiswa
mengerjakan soal
secara mandiri sesuai
waktu yang ditentukan
untuk mengukur
pemahaman
konseptual,
kemampuan analisis,
dan refleksi sesuai
Sub-CPMK. Penilaian
dilakukan berdasarkan
rubrik dengan
menjunjung kejujuran
dan etika akademik.
2 X 50

Materi: Relevan
untuk Tattwa
(Siwa), ontologi,
dan kerangka
filosofis Hindu.
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Rujukan
integratif Hindu–
Buddha, dukkha,
ketidakkekalan,
dan
pembebasan.
Pustaka:
Radhakrishnan,
S., & Moore, C.
A. (Eds.). (1957).
A sourcebook in
Indian
philosophy.
Princeton, NJ:
Princeton
University Press.

Materi:
Pendukung
analisis Susila,
etika reflektif,
dan konteks
akademik-
modern.
Pustaka:
Rahardjo,
Mudjia. Etika dan
Pendidikan.
Malang: UIN
Maliki Press.

10%



9
Minggu ke 9

1.1.
Mengidentifikasi
konsep dasar
Acara dan
Upakara dalam
ajaran Hindu serta
posisinya dalam
kerangka Tattwa–
Susila–Acara
sebagai satu
kesatuan ajaran.

2.2. Menjelaskan
makna simbolik
unsur-unsur ritual
Hindu (banten,
mantra, gerak,
ruang, waktu, dan
pelaku ritual)
secara sistematis
dan kontekstual.

3.3. Menganalisis
secara kritis
hubungan antara
simbol ritual dan
kebenaran
spiritual (tattwa)
yang
dikandungnya,
baik pada level
kosmologis,
antropologis,
maupun teologis.

4.4. Menafsirkan
secara reflektif
relevansi praktik
Acara–Upakara
dalam kehidupan
akademik, sosial,
dan kebudayaan
kontemporer,
termasuk
tantangan
formalisme dan
simbolisme
kosong.

5.5. Menyusun
argumen logis
mengenai fungsi
ritual Hindu
sebagai media
transformasi
kesadaran, bukan
sekadar tradisi
seremonial.

1.1. Menjelaskan
konsep Acara
dan Upakara
secara tepat dan
sistematis
sebagai bagian
integral dari
kerangka
Tattwa–Susila–
Acara.

2.2.
Mengidentifikasi
unsur-unsur
simbolik ritual
Hindu (banten,
mantra, gerak,
ruang, waktu,
dan pelaku ritual)
beserta fungsi
dan maknanya.

3.3. Menganalisis
hubungan antara
simbol ritual dan
kebenaran
spiritual (tattwa)
dengan
menggunakan
pendekatan logis
dan konseptual.

4.4. Menunjukkan
pemikiran kritis
terhadap praktik
ritual yang
bersifat
formalistik tanpa
pemahaman
makna
filosofisnya.

5.5.
Menyampaikan
refleksi
argumentatif
tentang relevansi
Acara dan
Upakara dalam
konteks
kehidupan
modern,
akademik, dan
budaya.

Kriteria:
1.1. Ketepatan

Pemahaman
Konsep (Sangat
Baik – Kurang):
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
makna simbolis
Acara dan
Upakara secara
tepat, sistematis,
dan sesuai
sumber ajaran
Hindu (Tattwa–
Acara).
Menunjukkan
pemahaman
perbedaan simbol,
fungsi ritual, dan
makna spiritual.

2.2. Kedalaman
Analisis Kritis:
Mampu
menganalisis
hubungan antara
simbol ritual
dengan kebenaran
spiritual dan
konteks kehidupan
kontemporer.
Analisis logis,
reflektif, dan tidak
sekadar deskriptif.

3.3. Partisipasi
Diskusi : Keaktifan
menyampaikan
pendapat,
bertanya, dan
menanggapi
pandangan lain
secara etis dan
argumentatif.
Menghargai
perbedaan tafsir
dan perspektif
budaya.

4.4. Refleksi Nilai
Spiritual: Mampu
merefleksikan
makna Acara &
Upakara terhadap
kesadaran diri,
sikap religius, dan
kehidupan sosial.
Refleksi
menunjukkan
kedalaman
pemikiran, bukan
sekadar opini
personal.

5.5. Kejelasan dan
Keteraturan
Penyajian:
Gagasan
disampaikan
runtut, bahasa
akademik jelas,
dan menggunakan
istilah yang tepat.
Portofolio/tugas
tertulis rapi dan
sesuai instruksi.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Penilaian Portofolio

Dosen membuka
perkuliahan
dengan pengantar
konsep acara dan
upakara dalam
Hindu sebagai
sistem simbol
sakral serta
menyampaikan
tujuan
pembelajaran.
Kegiatan inti
dilakukan melalui
pemaparan makna
simbolis unsur
upakara (banten,
sarana, arah,
warna, dan gerak
ritual) dalam
perspektif tattwa
dan susila,
dilanjutkan diskusi
kelompok untuk
menganalisis
makna simbolik
dan kebenaran
spiritual pada
contoh
acara/upakara
tertentu. Setiap
kelompok
mempresentasikan
hasil diskusi,
kemudian dosen
memberikan
klarifikasi dan
penguatan
konseptual.
Perkuliahan
ditutup dengan
refleksi singkat
dan penugasan
tertulis untuk
memperkuat
pemahaman
mahasiswa.
2 X 50

Materi: Rujukan
utama untuk
pemahaman
makna simbol,
Acara, dan
Upakara dalam
kerangka Tattwa
Hindu.
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi:
Referensi
konseptual
tentang struktur,
fungsi, dan
filosofi Acara–
Upakara dalam
praktik ritual.
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

3%

10
Minggu ke 10

1.1. Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
struktur teks sloka
(Bhagawadgita
dan Puja
Trisandya)
meliputi sumber,
konteks
penggunaan, dan
fungsi spiritualnya
dalam praktik
keagamaan
Hindu.

2.2. Mahasiswa
mampu membaca
sloka dengan
pelafalan

1.1. Mahasiswa
mampu
menyebutkan
sumber sloka
(Bhagawadgita
dan Puja
Trisandya),
konteks
penggunaannya,
serta fungsi
spiritualnya
secara lisan atau
tertulis dengan
tepat.

2.2. Mahasiswa
mampu
membaca sloka
dengan: lafal

Kriteria:
1.1. Ketepatan

Bunyi dan Lafal
(30%) Kejelasan
artikulasi aksara
Ketepatan
pengucapan vokal
dan konsonan
Kesesuaian
intonasi dan ritme
pembacaan
Kategori: Sangat
Baik: bunyi jelas,
stabil, sesuai
kaidah Baik: bunyi
cukup tepat,
kesalahan minor
Cukup: masih

1. Dosen membuka
kelas daring,
menyampaikan tujuan
dan konteks praktik
sloka.
2. Pemaparan singkat
kaidah bunyi, makna,
dan contoh pembacaan
Bhagavadgita dan
Trisandya.
3. Mahasiswa
mempraktikkan
pembacaan sloka
secara daring dan
memperoleh umpan
balik.
4. Mahasiswa
mengunggah rekaman

Materi:
Pengertian sloka
dan mantra
dalam tradisi
Hindu.
Pustaka:
Radhakrishnan,
S., & Moore, C.
A. (Eds.). (1957).
A sourcebook in
Indian
philosophy.
Princeton, NJ:
Princeton
University Press.

Materi: Makna

3%



(ucapan), intonasi,
dan ritme yang
benar, sesuai
kaidah bunyi
(fonetik) dan
tradisi pembacaan
sloka/mantra.

3.3. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
makna sloka
secara
konseptual,
mencakup makna
literal, simbolik,
dan nilai tattwa
yang terkandung
di dalamnya.

4.4. Mahasiswa
mampu
mempraktikkan
pembacaan sloka
secara sadar,
yaitu
menyelaraskan
bunyi, makna, dan
sikap batin
sebagai satu
kesatuan praktik
spiritual.

5.5. Mahasiswa
mampu
melakukan
refleksi tertulis
atau lisan
mengenai
pengalaman
membaca sloka,
khususnya
keterkaitan antara
bunyi, makna, dan
kesadaran diri
dalam praktik
keagamaan.

huruf yang benar,
intonasi dan
tekanan bunyi
sesuai tradisi,
ritme pembacaan
yang stabil dan
tertib.

3.3. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
makna sloka
meliputi: makna
literal, makna
simbolik, nilai
tattwa atau
ajaran yang
terkandung.

4.4. Mahasiswa
mampu
mempraktikkan
pembacaan sloka
dengan sikap
tubuh,
konsentrasi, dan
kesadaran batin
yang selaras
antara bunyi dan
makna.

5.5. Mahasiswa
mampu
mengungkapkan
refleksi
pengalaman
membaca sloka
secara runtut,
menunjukkan
pemahaman
hubungan antara
bunyi, makna,
dan kesadaran.

terdapat
kesalahan lafal
dan ritme Kurang:
bunyi tidak tepat
dan tidak stabil

2.2. Pemahaman
Makna Sloka
(25%)
Kemampuan
menjelaskan
makna literal
Kemampuan
mengungkap
makna
simbolik/tattwa
Keterkaitan makna
dengan konteks
Bhakti dan etika
Hindu Kategori:
Sangat Baik:
makna dijelaskan
runtut dan
mendalam Baik:
makna dipahami
dengan baik
namun belum
mendalam Cukup:
pemahaman
masih parsial
Kurang: tidak
mampu
menjelaskan
makna

3.3. Sikap dan
Kesadaran dalam
Praktik (25%)
Sikap tubuh dan
ketenangan
Konsentrasi dan
keselarasan
antara bunyi dan
makna
Kesungguhan
dalam praktik
Kategori: Sangat
Baik: sikap
tenang, fokus,
penuh kesadaran
Baik: sikap baik
namun
konsentrasi
sesekali terpecah
Cukup: sikap
kurang konsisten
Kurang: tidak
menunjukkan
kesadaran praktik

4.4. Refleksi
Pengalaman
Praktik (20%)
Kejelasan refleksi
lisan/tertulis
Kemampuan
mengaitkan
pengalaman batin
dengan
pembacaan sloka
Kejujuran dan
kedalaman refleksi
Kategori: Sangat
Baik: refleksi
mendalam dan
personal Baik:
refleksi jelas
namun deskriptif
Cukup: refleksi
singkat dan umum
Kurang: tidak
mampu
merefleksikan
pengalaman

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Praktik / Unjuk Kerja

praktik dan refleksi
singkat melalui LMS;
dosen menutup dengan
penguatan makna
kesadaran.
2 X 50

filosofis dan
fungsi spiritual
Puja Trisandya.
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Relasi
bunyi, makna,
dan kesadaran
dalam praktik
pembacaan
sloka.
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Refleksi
pengalaman
membaca sloka
sebagai latihan
kesadaran
religius.
Pustaka:
Donder, I Ketut.
(2015).
Kesadaran dan
Spiritual Hindu.
Surabaya:
Paramita.

11
Minggu ke 11

1.1. Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
struktur teks sloka
(Bhagawadgita
dan Puja
Trisandya)
meliputi sumber,
konteks
penggunaan, dan

1.1. Mahasiswa
mampu
menyebutkan
sumber sloka
(Bhagawadgita
dan Puja
Trisandya),
konteks
penggunaannya,
serta fungsi

Kriteria:
1.1. Ketepatan

Bunyi dan Lafal
(30%) Kejelasan
artikulasi aksara
Ketepatan
pengucapan vokal
dan konsonan
Kesesuaian
intonasi dan ritme

1. Dosen
membuka kelas
luring,
menyampaikan
tujuan dan konteks
praktik sloka.
2. Pemaparan
singkat kaidah
bunyi, makna, dan
contoh pembacaan
Bhagavadgita dan

2 X 50
Materi:
Pengertian sloka
dan mantra
dalam tradisi
Hindu.
Pustaka:
Radhakrishnan,
S., & Moore, C.
A. (Eds.). (1957).
A sourcebook in

3%



fungsi spiritualnya
dalam praktik
keagamaan
Hindu.

2.2. Mahasiswa
mampu membaca
sloka dengan
pelafalan
(ucapan), intonasi,
dan ritme yang
benar, sesuai
kaidah bunyi
(fonetik) dan
tradisi pembacaan
sloka/mantra.

3.3. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
makna sloka
secara
konseptual,
mencakup makna
literal, simbolik,
dan nilai tattwa
yang terkandung
di dalamnya.

4.4. Mahasiswa
mampu
mempraktikkan
pembacaan sloka
secara sadar,
yaitu
menyelaraskan
bunyi, makna, dan
sikap batin
sebagai satu
kesatuan praktik
spiritual.

5.5. Mahasiswa
mampu
melakukan
refleksi tertulis
atau lisan
mengenai
pengalaman
membaca sloka,
khususnya
keterkaitan antara
bunyi, makna, dan
kesadaran diri
dalam praktik
keagamaan.

spiritualnya
secara lisan atau
tertulis dengan
tepat.

2.2. Mahasiswa
mampu
membaca sloka
dengan: lafal
huruf yang benar,
intonasi dan
tekanan bunyi
sesuai tradisi,
ritme pembacaan
yang stabil dan
tertib.

3.3. Mahasiswa
mampu
menjelaskan
makna sloka
meliputi: makna
literal, makna
simbolik, nilai
tattwa atau
ajaran yang
terkandung.

4.4. Mahasiswa
mampu
mempraktikkan
pembacaan sloka
dengan sikap
tubuh,
konsentrasi, dan
kesadaran batin
yang selaras
antara bunyi dan
makna.

5.5. Mahasiswa
mampu
mengungkapkan
refleksi
pengalaman
membaca sloka
secara runtut,
menunjukkan
pemahaman
hubungan antara
bunyi, makna,
dan kesadaran.

pembacaan
Kategori: Sangat
Baik: bunyi jelas,
stabil, sesuai
kaidah Baik: bunyi
cukup tepat,
kesalahan minor
Cukup: masih
terdapat
kesalahan lafal
dan ritme Kurang:
bunyi tidak tepat
dan tidak stabil

2.2. Pemahaman
Makna Sloka
(25%)
Kemampuan
menjelaskan
makna literal
Kemampuan
mengungkap
makna
simbolik/tattwa
Keterkaitan makna
dengan konteks
Bhakti dan etika
Hindu Kategori:
Sangat Baik:
makna dijelaskan
runtut dan
mendalam Baik:
makna dipahami
dengan baik
namun belum
mendalam Cukup:
pemahaman
masih parsial
Kurang: tidak
mampu
menjelaskan
makna

3.3. Sikap dan
Kesadaran dalam
Praktik (25%)
Sikap tubuh dan
ketenangan
Konsentrasi dan
keselarasan
antara bunyi dan
makna
Kesungguhan
dalam praktik
Kategori: Sangat
Baik: sikap
tenang, fokus,
penuh kesadaran
Baik: sikap baik
namun
konsentrasi
sesekali terpecah
Cukup: sikap
kurang konsisten
Kurang: tidak
menunjukkan
kesadaran praktik

4.4. Refleksi
Pengalaman
Praktik (20%)
Kejelasan refleksi
lisan/tertulis
Kemampuan
mengaitkan
pengalaman batin
dengan
pembacaan sloka
Kejujuran dan
kedalaman refleksi
Kategori: Sangat
Baik: refleksi
mendalam dan
personal Baik:
refleksi jelas
namun deskriptif
Cukup: refleksi
singkat dan umum
Kurang: tidak
mampu
merefleksikan
pengalaman

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Praktik / Unjuk Kerja

Trisandya.
3. Mahasiswa
mempraktikkan
pembacaan sloka
secara daring dan
memperoleh
umpan balik.
4. Mahasiswa
menyajikan praktik
baca sloka dan
refleksi singkat ;
dosen menutup
dengan penguatan
makna kesadaran.

Indian
philosophy.
Princeton, NJ:
Princeton
University Press.

Materi: Makna
filosofis dan
fungsi spiritual
Puja Trisandya.
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Relasi
bunyi, makna,
dan kesadaran
dalam praktik
pembacaan
sloka.
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Refleksi
pengalaman
membaca sloka
sebagai latihan
kesadaran
religius.
Pustaka:
Donder, I Ketut.
(2015).
Kesadaran dan
Spiritual Hindu.
Surabaya:
Paramita.



12
Minggu ke 12

1.1. Menjelaskan
pengertian, fungsi,
dan makna
simbolik canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika dalam
konteks upacara
Hindu.

2.2.
Mengidentifikasi
bahan, bentuk,
dan struktur
sarana upakara
sesuai kaidah dan
tradisi.

3.3. Merancang dan
melaksanakan
proyek
pembuatan
sarana upakara
secara
bertanggung
jawab melalui
kerja
individu/kelompok.

4.4. Menunjukkan
ketepatan teknis,
kerapian, dan
kesesuaian
simbolik dalam
hasil praktik.

5.5. bertanggung
jawab melalui
kerja
individu/kelompok.
Menunjukkan
ketepatan teknis,
kerapian, dan
kesesuaian
simbolik dalam
hasil praktik.
Merefleksikan
pengalaman
praktik sebagai
wujud penerapan
nilai Susila dan
kesadaran
spiritual dalam
kehidupan
beragama.

1.1. Pemahaman
Konseptual:
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
fungsi dan
makna simbolik
canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika
secara tepat.

2.2. Ketepatan
Identifikasi
Unsur:
Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
bahan, bentuk,
dan struktur
sarana upakara
sesuai kaidah
dan tradisi.

3.3. Perencanaan
dan Proses
Proyek:
Mahasiswa
menunjukkan
perencanaan
kerja yang jelas,
pembagian tugas
yang adil, serta
tanggung jawab
dalam proses
pembuatan.

4.4. Kualitas Hasil
Praktik: Sarana
upakara yang
dibuat memenuhi
aspek kerapian,
ketepatan
bentuk, dan
kesesuaian
simbolik.

5.5. Sikap dan
Etika Praktik:
Mahasiswa
menunjukkan
sikap disiplin,
kerja sama,
ketekunan, dan
etika selama
proses praktik.

6.6. Refleksi
Pengalaman:
Mahasiswa
mampu
merefleksikan
pengalaman
praktik sebagai
penerapan nilai
Susila dan
kesadaran
spiritual Hindu.

Kriteria:
Penilaian dilakukan
berdasarkan
pemahaman makna
simbolik sarana
upakara, ketepatan
bahan dan struktur
sesuai kaidah,
kualitas proses dan
kerja sama dalam
proyek, kerapian serta
kesesuaian hasil
praktik, serta sikap
dan refleksi
mahasiswa selama
kegiatan. Mahasiswa
dinilai sangat baik
apabila mampu
menunjukkan
pemahaman simbolik
yang tepat, proses
kerja yang
bertanggung jawab,
dan hasil praktik yang
rapi serta bermakna;
baik apabila sebagian
besar kriteria
terpenuhi; cukup
apabila pemahaman
dan praktik masih
parsial; dan kurang
apabila tidak
memenuhi standar
minimal praktik dan
refleksi.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif

Dosen membuka
perkuliahan
dengan pengantar
makna simbolik
dan etika
pembuatan sarana
upakara.
Mahasiswa
diberikan
penjelasan singkat
mengenai jenis,
bahan, dan
struktur canang,
kwangen, daksina,
beras pitrah,
sirawista, dan
kalpika.
Selanjutnya
mahasiswa
bekerja secara
individu atau
kelompok
melaksanakan
proyek pembuatan
sarana upakara
sesuai kaidah dan
tradisi. Dosen
melakukan
pendampingan
dan observasi
selama proses
praktik. Kegiatan
ditutup dengan
presentasi singkat
hasil praktik dan
refleksi mahasiswa
mengenai makna
simbolik serta
pengalaman
spiritual selama
proses
pembuatan.
2 X 50

Materi:
Pengertian dan
fungsi sarana
upakara dalam
praktik Acara
Hindu
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Jenis
dan struktur
canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Makna
simbolik dan nilai
Susila dalam
pembuatan
sarana upakara
Pustaka:
Donder, I Ketut.
(2015).
Kesadaran dan
Spiritual Hindu.
Surabaya:
Paramita.

3%



13
Minggu ke 13

1.1. Menjelaskan
pengertian, fungsi,
dan makna
simbolik canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika dalam
konteks upacara
Hindu.

2.2.
Mengidentifikasi
bahan, bentuk,
dan struktur
sarana upakara
sesuai kaidah dan
tradisi.

3.3. Merancang dan
melaksanakan
proyek
pembuatan
sarana upakara
secara
bertanggung
jawab melalui
kerja
individu/kelompok.

4.4. Menunjukkan
ketepatan teknis,
kerapian, dan
kesesuaian
simbolik dalam
hasil praktik.

5.5. bertanggung
jawab melalui
kerja
individu/kelompok.
Menunjukkan
ketepatan teknis,
kerapian, dan
kesesuaian
simbolik dalam
hasil praktik.
Merefleksikan
pengalaman
praktik sebagai
wujud penerapan
nilai Susila dan
kesadaran
spiritual dalam
kehidupan
beragama.

1.1. Pemahaman
Konseptual:
Mahasiswa
mampu
menjelaskan
fungsi dan
makna simbolik
canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika
secara tepat.

2.2. Ketepatan
Identifikasi
Unsur:
Mahasiswa
mampu
mengidentifikasi
bahan, bentuk,
dan struktur
sarana upakara
sesuai kaidah
dan tradisi.

3.3. Perencanaan
dan Proses
Proyek:
Mahasiswa
menunjukkan
perencanaan
kerja yang jelas,
pembagian tugas
yang adil, serta
tanggung jawab
dalam proses
pembuatan.

4.4. Kualitas Hasil
Praktik: Sarana
upakara yang
dibuat memenuhi
aspek kerapian,
ketepatan
bentuk, dan
kesesuaian
simbolik.

5.5. Sikap dan
Etika Praktik:
Mahasiswa
menunjukkan
sikap disiplin,
kerja sama,
ketekunan, dan
etika selama
proses praktik.

6.6. Refleksi
Pengalaman:
Mahasiswa
mampu
merefleksikan
pengalaman
praktik sebagai
penerapan nilai
Susila dan
kesadaran
spiritual Hindu.

Kriteria:
Penilaian dilakukan
berdasarkan
pemahaman makna
simbolik sarana
upakara, ketepatan
bahan dan struktur
sesuai kaidah,
kualitas proses dan
kerja sama dalam
proyek, kerapian serta
kesesuaian hasil
praktik, serta sikap
dan refleksi
mahasiswa selama
kegiatan. Mahasiswa
dinilai sangat baik
apabila mampu
menunjukkan
pemahaman simbolik
yang tepat, proses
kerja yang
bertanggung jawab,
dan hasil praktik yang
rapi serta bermakna;
baik apabila sebagian
besar kriteria
terpenuhi; cukup
apabila pemahaman
dan praktik masih
parsial; dan kurang
apabila tidak
memenuhi standar
minimal praktik dan
refleksi.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif

Dosen membuka
perkuliahan
dengan pengantar
makna simbolik
dan etika
pembuatan sarana
upakara.
Mahasiswa
diberikan
penjelasan singkat
mengenai jenis,
bahan, dan
struktur canang,
kwangen, daksina,
beras pitrah,
sirawista, dan
kalpika.
Selanjutnya
mahasiswa
bekerja secara
individu atau
kelompok
melaksanakan
proyek pembuatan
sarana upakara
sesuai kaidah dan
tradisi. Dosen
melakukan
pendampingan
dan observasi
selama proses
praktik. Kegiatan
ditutup dengan
presentasi singkat
hasil praktik dan
refleksi mahasiswa
mengenai makna
simbolik serta
pengalaman
spiritual selama
proses
pembuatan.
2 X 50

Materi:
Pengertian dan
fungsi sarana
upakara dalam
praktik Acara
Hindu
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Jenis
dan struktur
canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

Materi: Makna
simbolik dan nilai
Susila dalam
pembuatan
sarana upakara
Pustaka:
Donder, I Ketut.
(2015).
Kesadaran dan
Spiritual Hindu.
Surabaya:
Paramita.

3%



14
Minggu ke 14

1.1. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Menampilkan
praktik
pembacaan sloka
secara jelas, tepat
lafal, intonasi, dan
ritme.

2.2. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Menjelaskan
makna sloka baik
literal maupun
simbolik serta
relevansinya
dengan kesadaran
spiritual.

3.3. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Merefleksikan
pengalaman
praktik membaca
sloka dan
mengaitkannya
dengan nilai
Susila dan filosofi
Hindu dalam
konteks pribadi,
akademik, dan
sosial.

4.1. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Memaparkan hasil
proyek
pembuatan
sarana upakara
(canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
kalpika) secara
jelas dan
sistematis.

5.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Menjelaskan
makna simbolik
dan nilai Susila
yang terkandung
dalam sarana
upakara yang
dibuat.

6.3. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Merefleksikan
proses praktik
sebagai bentuk
kesadaran
spiritual dan
tanggung jawab
sosial dalam
kehidupan
akademik dan
beragama.

1.1. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Ketepatan lafal,
intonasi, dan
ritme pembacaan
sloka.

2.2. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kemampuan
menjelaskan
makna literal dan
simbolik sloka.

3.3. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kemampuan
mengaitkan
makna sloka
dengan
kesadaran
spiritual dan nilai
Susila.Kelompok
A Pembaca
Sloka:

4.4. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kualitas refleksi
tertulis/lisan
mengenai
pengalaman
praktik dan
relevansi
filosofis.

5.1. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Ketepatan dan
kerapian
penyajian hasil
proyek sarana
upakara.

6.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Kemampuan
menjelaskan
makna simbolik
dan nilai Susila
sarana upakara.

7.3. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Kualitas refleksi
tertulis/lisan
mengenai proses
praktik sebagai
kesadaran
spiritual dan
tanggung jawab
sosial.

8.4. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Partisipasi aktif
dalam presentasi
dan diskusi
kelompok.

Kriteria:
1.1. Kelompok A

Pembaca Sloka
(100%): Sangat
Baik (A):
Pembacaan sloka
tepat lafal, ritme,
intonasi; makna
dijelaskan
lengkap; refleksi
filosofis mendalam
dan relevan. Baik
(B): Pembacaan
baik, makna
dijelaskan cukup
jelas; refleksi
relevan namun
belum mendalam.
Cukup (C):
Pembacaan ada
kekeliruan minor;
makna dan refleksi
parsial. Kurang
(D): Pembacaan
tidak tepat; makna
dan refleksi
kurang atau tidak
ada.

2.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara (100%):
Sangat Baik (A):
Proyek rapi,
sistematis, makna
simbolik jelas;
refleksi filosofis
mendalam;
presentasi dan
partisipasi aktif.
Baik (B): Proyek
baik, makna
dijelaskan cukup
jelas; refleksi
relevan; partisipasi
memadai. Cukup
(C): Proyek ada
kekurangan;
makna dan refleksi
parsial; partisipasi
terbatas. Kurang
(D): Proyek tidak
rapi atau tidak
sesuai; makna dan
refleksi kurang;
partisipasi minim.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Penilaian Hasil Project /
Penilaian Produk

1. Dosen
membuka kelas
dan menjelaskan
tujuan presentasi
proyek serta
refleksi filosofis.
2. Kelompok
Pembaca Sloka
menampilkan
praktik sloka,
Kelompok
Pembuat Sarana
memaparkan hasil
proyek.
3.Diskusi kelas
mengenai makna
simbolik, etika,
dan refleksi
pengalaman
praktik.
4.Dosen
menyimpulkan
pembelajaran dan
menguatkan
penerapan nilai
Susila dan
kesadaran
spiritual.
2 X 50

Materi: Relasi
bunyi, makna,
dan kesadaran
dalam praktik
pembacaan
sloka.
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Refleksi
pengalaman
membaca sloka
sebagai latihan
kesadaran
religius.
Pustaka:
Donder, I Ketut.
(2015).
Kesadaran dan
Spiritual Hindu.
Surabaya:
Paramita.

Materi:
Pengertian dan
fungsi sarana
upakara dalam
praktik Acara
Hindu
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Jenis
dan struktur
canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

3%



15
Minggu ke 15

1.1. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Menampilkan
praktik
pembacaan sloka
secara jelas, tepat
lafal, intonasi, dan
ritme.

2.2. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Menjelaskan
makna sloka baik
literal maupun
simbolik serta
relevansinya
dengan kesadaran
spiritual.

3.3. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Merefleksikan
pengalaman
praktik membaca
sloka dan
mengaitkannya
dengan nilai
Susila dan filosofi
Hindu dalam
konteks pribadi,
akademik, dan
sosial.

4.1. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Memaparkan hasil
proyek
pembuatan
sarana upakara
(canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
kalpika) secara
jelas dan
sistematis.

5.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Menjelaskan
makna simbolik
dan nilai Susila
yang terkandung
dalam sarana
upakara yang
dibuat.

6.3. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Merefleksikan
proses praktik
sebagai bentuk
kesadaran
spiritual dan
tanggung jawab
sosial dalam
kehidupan
akademik dan
beragama.

1.1. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Ketepatan lafal,
intonasi, dan
ritme pembacaan
sloka.

2.2. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kemampuan
menjelaskan
makna literal dan
simbolik sloka.

3.3. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kemampuan
mengaitkan
makna sloka
dengan
kesadaran
spiritual dan nilai
Susila.Kelompok
A Pembaca
Sloka:

4.4. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kualitas refleksi
tertulis/lisan
mengenai
pengalaman
praktik dan
relevansi
filosofis.

5.1. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Ketepatan dan
kerapian
penyajian hasil
proyek sarana
upakara.

6.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Kemampuan
menjelaskan
makna simbolik
dan nilai Susila
sarana upakara.

7.3. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Kualitas refleksi
tertulis/lisan
mengenai proses
praktik sebagai
kesadaran
spiritual dan
tanggung jawab
sosial.

8.4. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Partisipasi aktif
dalam presentasi
dan diskusi
kelompok.

Kriteria:
1.1. Kelompok A

Pembaca Sloka
(100%): Sangat
Baik (A):
Pembacaan sloka
tepat lafal, ritme,
intonasi; makna
dijelaskan
lengkap; refleksi
filosofis mendalam
dan relevan. Baik
(B): Pembacaan
baik, makna
dijelaskan cukup
jelas; refleksi
relevan namun
belum mendalam.
Cukup (C):
Pembacaan ada
kekeliruan minor;
makna dan refleksi
parsial. Kurang
(D): Pembacaan
tidak tepat; makna
dan refleksi
kurang atau tidak
ada.

2.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara (100%):
Sangat Baik (A):
Proyek rapi,
sistematis, makna
simbolik jelas;
refleksi filosofis
mendalam;
presentasi dan
partisipasi aktif.
Baik (B): Proyek
baik, makna
dijelaskan cukup
jelas; refleksi
relevan; partisipasi
memadai. Cukup
(C): Proyek ada
kekurangan;
makna dan refleksi
parsial; partisipasi
terbatas. Kurang
(D): Proyek tidak
rapi atau tidak
sesuai; makna dan
refleksi kurang;
partisipasi minim.

Bentuk Penilaian : 
Aktifitas Partisipasif,
Penilaian Hasil Project /
Penilaian Produk

1. Dosen
membuka kelas
dan menjelaskan
tujuan presentasi
proyek serta
refleksi filosofis.
2. Kelompok
Pembaca Sloka
menampilkan
praktik sloka,
Kelompok
Pembuat Sarana
memaparkan hasil
proyek.
3.Diskusi kelas
mengenai makna
simbolik, etika,
dan refleksi
pengalaman
praktik.
4.Dosen
menyimpulkan
pembelajaran dan
menguatkan
penerapan nilai
Susila dan
kesadaran
spiritual.
2 X 50

Materi: Relasi
bunyi, makna,
dan kesadaran
dalam praktik
pembacaan
sloka.
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Refleksi
pengalaman
membaca sloka
sebagai latihan
kesadaran
religius.
Pustaka:
Donder, I Ketut.
(2015).
Kesadaran dan
Spiritual Hindu.
Surabaya:
Paramita.

Materi:
Pengertian dan
fungsi sarana
upakara dalam
praktik Acara
Hindu
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Jenis
dan struktur
canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

3%



16
Minggu ke 16

1.1. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Menampilkan
praktik
pembacaan sloka
secara jelas, tepat
lafal, intonasi, dan
ritme.

2.2. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Menjelaskan
makna sloka baik
literal maupun
simbolik serta
relevansinya
dengan kesadaran
spiritual.

3.3. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Merefleksikan
pengalaman
praktik membaca
sloka dan
mengaitkannya
dengan nilai
Susila dan filosofi
Hindu dalam
konteks pribadi,
akademik, dan
sosial.

4.1. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Memaparkan hasil
proyek
pembuatan
sarana upakara
(canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
kalpika) secara
jelas dan
sistematis.

5.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Menjelaskan
makna simbolik
dan nilai Susila
yang terkandung
dalam sarana
upakara yang
dibuat.

6.3. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Merefleksikan
proses praktik
sebagai bentuk
kesadaran
spiritual dan
tanggung jawab
sosial dalam
kehidupan
akademik dan
beragama.

1.1. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Ketepatan lafal,
intonasi, dan
ritme pembacaan
sloka.

2.2. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kemampuan
menjelaskan
makna literal dan
simbolik sloka.

3.3. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kemampuan
mengaitkan
makna sloka
dengan
kesadaran
spiritual dan nilai
Susila.Kelompok
A Pembaca
Sloka:

4.4. Kelompok A
Pembaca Sloka:
Kualitas refleksi
tertulis/lisan
mengenai
pengalaman
praktik dan
relevansi
filosofis.

5.1. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Ketepatan dan
kerapian
penyajian hasil
proyek sarana
upakara.

6.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Kemampuan
menjelaskan
makna simbolik
dan nilai Susila
sarana upakara.

7.3. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Kualitas refleksi
tertulis/lisan
mengenai proses
praktik sebagai
kesadaran
spiritual dan
tanggung jawab
sosial.

8.4. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara:
Partisipasi aktif
dalam presentasi
dan diskusi
kelompok.

Kriteria:
1.1. Kelompok A

Pembaca Sloka
(100%): Sangat
Baik (A):
Pembacaan sloka
tepat lafal, ritme,
intonasi; makna
dijelaskan
lengkap; refleksi
filosofis mendalam
dan relevan. Baik
(B): Pembacaan
baik, makna
dijelaskan cukup
jelas; refleksi
relevan namun
belum mendalam.
Cukup (C):
Pembacaan ada
kekeliruan minor;
makna dan refleksi
parsial. Kurang
(D): Pembacaan
tidak tepat; makna
dan refleksi
kurang atau tidak
ada.

2.2. Kelompok B
Pembuat Sarana
Upakara (100%):
Sangat Baik (A):
Proyek rapi,
sistematis, makna
simbolik jelas;
refleksi filosofis
mendalam;
presentasi dan
partisipasi aktif.
Baik (B): Proyek
baik, makna
dijelaskan cukup
jelas; refleksi
relevan; partisipasi
memadai. Cukup
(C): Proyek ada
kekurangan;
makna dan refleksi
parsial; partisipasi
terbatas. Kurang
(D): Proyek tidak
rapi atau tidak
sesuai; makna dan
refleksi kurang;
partisipasi minim.

Bentuk Penilaian : 
Penilaian Hasil Project /
Penilaian Produk

1. Dosen
membuka kelas
dan menjelaskan
tujuan presentasi
proyek serta
refleksi filosofis.
2. Kelompok
Pembaca Sloka
menampilkan
praktik sloka,
Kelompok
Pembuat Sarana
memaparkan hasil
proyek.
3.Diskusi kelas
mengenai makna
simbolik, etika,
dan refleksi
pengalaman
praktik.
4.Dosen
menyimpulkan
pembelajaran dan
menguatkan
penerapan nilai
Susila dan
kesadaran
spiritual.
2 X 50

Materi: Relasi
bunyi, makna,
dan kesadaran
dalam praktik
pembacaan
sloka.
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Refleksi
pengalaman
membaca sloka
sebagai latihan
kesadaran
religius.
Pustaka:
Donder, I Ketut.
(2015).
Kesadaran dan
Spiritual Hindu.
Surabaya:
Paramita.

Materi:
Pengertian dan
fungsi sarana
upakara dalam
praktik Acara
Hindu
Pustaka:
Sudarsana, I. B.
P. (2004). Acara
Agama Hindu
(Edisi ke-2).
Yogyakarta,
Indonesia:
Yayasan
Dharma Acarya,
Percetakan
Mandara Sastra.

Materi: Jenis
dan struktur
canang,
kwangen,
daksina, beras
pitrah, sirawista,
dan kalpika
Pustaka: Titib, I.
M. (1996). Veda
dan Upanishad:
Suatu tinjauan.
Surabaya,
Indonesia:
Paramita.

50%

Rekap Persentase Evaluasi : Project Based Learning
No Evaluasi Persentase
1. Aktifitas Partisipasif 26%
2. Penilaian Hasil Project / Penilaian Produk 53%
3. Penilaian Portofolio 6.5%
4. Praktik / Unjuk Kerja 3%
5. Tes 11.5%

100%

Catatan
1. Capaian Pembelajaran Lulusan Prodi (CPL - Prodi)  adalah kemampuan yang dimiliki oleh setiap lulusan prodi yang merupakan

internalisasi dari sikap, penguasaan pengetahuan dan ketrampilan sesuai dengan jenjang prodinya yang diperoleh melalui proses
pembelajaran.

2. CPL yang dibebankan pada mata kuliah  adalah beberapa capaian pembelajaran lulusan program studi (CPL-Prodi) yang digunakan
untuk pembentukan/pengembangan sebuah mata kuliah yang terdiri dari aspek sikap, ketrampulan umum, ketrampilan khusus dan
pengetahuan.

3. CP Mata kuliah (CPMK) adalah kemampuan yang dijabarkan secara spesifik dari CPL yang dibebankan pada mata kuliah, dan bersifat
spesifik terhadap bahan kajian atau materi pembelajaran mata kuliah tersebut.



4. Sub-CPMK Mata kuliah (Sub-CPMK)  adalah kemampuan yang dijabarkan secara spesifik dari CPMK yang dapat diukur atau diamati dan
merupakan kemampuan akhir yang direncanakan pada tiap tahap pembelajaran, dan bersifat spesifik terhadap materi pembelajaran mata
kuliah tersebut.

5. Indikator penilaian kemampuan dalam proses maupun hasil belajar mahasiswa adalah pernyataan spesifik dan terukur yang
mengidentifikasi kemampuan atau kinerja hasil belajar mahasiswa yang disertai bukti-bukti.

6. Kreteria Penilaian adalah patokan yang digunakan sebagai ukuran atau tolok ukur ketercapaian pembelajaran dalam penilaian
berdasarkan indikator-indikator yang telah ditetapkan. Kreteria penilaian merupakan pedoman bagi penilai agar penilaian konsisten dan
tidak bias. Kreteria dapat berupa kuantitatif ataupun kualitatif.

7. Bentuk penilaian: tes dan non-tes.
8. Bentuk pembelajaran: Kuliah, Responsi, Tutorial, Seminar atau yang setara, Praktikum, Praktik Studio, Praktik Bengkel, Praktik Lapangan,

Penelitian, Pengabdian Kepada Masyarakat dan/atau bentuk pembelajaran lain yang setara.
9. Metode Pembelajaran: Small Group Discussion, Role-Play & Simulation, Discovery Learning, Self-Directed Learning, Cooperative

Learning, Collaborative Learning, Contextual Learning, Project Based Learning, dan metode lainnya yg setara.
10. Materi Pembelajaran adalah rincian atau uraian dari bahan kajian yg dapat disajikan dalam bentuk beberapa pokok dan sub-pokok

bahasan.
11. Bobot penilaian adalah prosentasi penilaian terhadap setiap pencapaian sub-CPMK yang besarnya proposional dengan tingkat kesulitan

pencapaian sub-CPMK tsb., dan totalnya 100%.
12. TM=Tatap Muka, PT=Penugasan terstruktur, BM=Belajar mandiri.

RPS ini telah divalidasi pada tanggal 25 Januari 2026

Koordinator Program Studi S1
MKDU

NIDN

UPM Program Studi S1 MKDU

NIDN 0011028202

File PDF ini digenerate pada tanggal 30 Januari 2026 Jam 04:10 menggunakan aplikasi RPS-OBE SiDia Unesa


	Universitas Negeri Surabaya  Program Studi S1 MKDU
	RENCANA PEMBELAJARAN SEMESTER
	Capaian Pembelajaran (CP)
	CPL-PRODI yang dibebankan pada MK
	Capaian Pembelajaran Mata Kuliah (CPMK)
	Matrik CPL - CPMK
	Matrik CPMK pada Kemampuan akhir tiap tahapan belajar (Sub-CPMK)
	Deskripsi Singkat MK
	Pustaka
	Dosen Pengampu
	Kemampuan akhir tiap tahapan belajar (Sub-CPMK)
	Minggu ke 1
	Minggu ke 2
	Minggu ke 3
	Minggu ke 4
	Minggu ke 5
	Minggu ke 6
	Minggu ke 7
	Minggu ke 8
	Minggu ke 9
	Minggu ke 10
	Minggu ke 11
	Minggu ke 12
	Minggu ke 13
	Minggu ke 14
	Minggu ke 15
	Minggu ke 16
	Rekap Persentase Evaluasi : Project Based Learning
	Catatan

